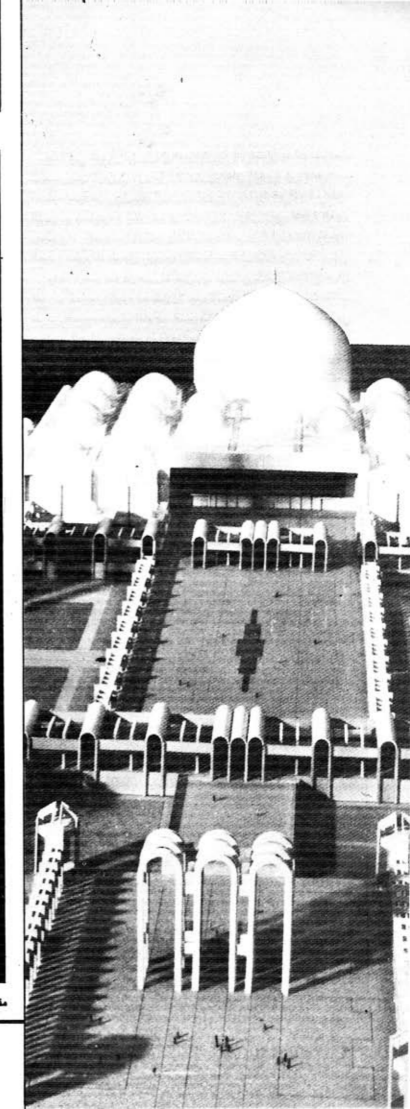


في الوقت الذي نرفض استحضار الماضي بصيغة

للمنظور الحضاري النشاق دانع ماري بربارويت ترجمة: ناصرة السعدون

مقطع من تصميم محمد صالح مكية



## الاستنساخ كذلك نرفض الصلة بالحاضر بصعفة النقل.

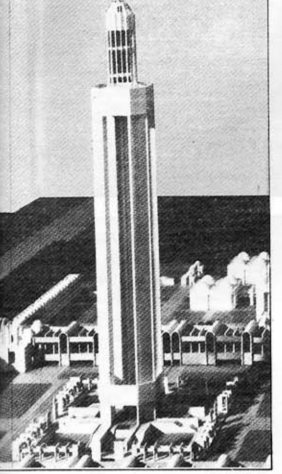
## الرئيس القائد صدام حسين

العراق الجديد الذي يستمد جذوره من الماضي العريق، ويتطلع الى المستقبل الزاهر، وكما عبر عنه الرئيس القائد:

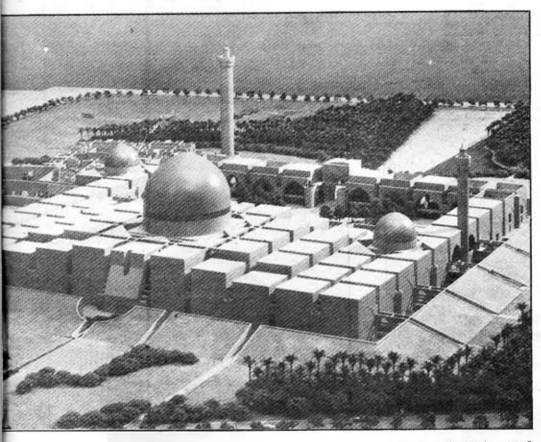
# ان البناء ينبغي ان يكون متميزاً في معناه كذلك في حجمه وسعته ...».

ان الترابط الذي تحقق خلال الندوة بين الفلسفة الدينية والسياسية من جهة والمسألة المعمارية من جهة أخرى وعلاقة كل منهما بالاطار الحضاري والواقع اليومي، كان له تأثير بعيد المدى دفع العديد من المعماريين الى ان ينقلوا الى العالم الصورة الحضارية للعراق الجديد في طروحات علمية سواء في المجالات المتخصصة أو في الادبيات الكاديمية.

ولقد خصصت مجلة «معمار MIMAR» الفصلية في عددها الحادي عشر الصادر في كانون الثاني \_ آذار ١٩٨٤ ملفاً خاصاً عن مسابقة جامع الدولة الكبير استعرضت فيه



المئذنة \_مقطع من تصميم مكية



تصميم ـ راسم بدران

## تقديم المترجمة

في شهر تشرين الاول ١٩٨٤، يكون قد مر عام على الندوة العالمية لجامع الدولة الكبير، التي اقيمت برعاية وتوجيه خاص من السيد الرئيس القائد صدام حسين خلال الفترة ٢٩ـ٢١/ ١٩٨٣/١٠.

هذه الندوة بقدر ماكانت تبحث عن موضوع يتعلق بالقطر العراقي، الا ان آثار صداها العالمي لاتزال باقية حتى الآن ، ولم يكن ذلك ببعيد عن ذهن القائد الفذ حين قال:

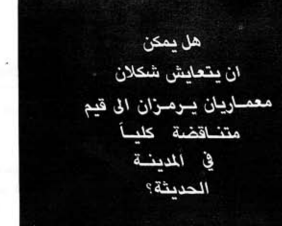
كانت الندوة تحمل في تأثيراتهاسمتين اساسيتين:

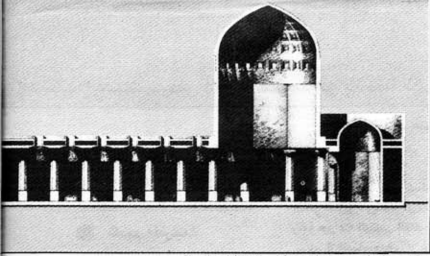
الاولى: النظرة الى المسألة الدينية نظرة عصرية ، فلقد اشر السيد الرئيس القائد هذه النظرة بقوله :

...في الوقت الذي نسرفض الماضي
 بصيغة الاستنساخ ، كذلك نرفض الصلة
 بالحاضر بصيغة النقل...».

الثانية: الربط الكامل بين المنظور الروحي والمنظور المادي من خالال تداخل فلسفة العمارة بالنظرة الى الدين، والربط الواعي بين الفن المعماري من جهة ثانية ،بالاضافة الى ارتباطه مع البيئة والارث التاريخي اللذين بهما يعيش ويتطور.

من هذا المنطلق، لم يكن المقصود باقامة جامع الدولة، انشاء صرح متميز بحجمه وسعته فحسب، انما كان التميز المطلوب هنا في الفن المعماري المتفاعل والمعبرا عن روح





مقطع عرضي لتصميم ريكاردو بوفيل ـ الاستشاري العراقي

اوليات تنظيم المسابقة والمشاريع الستة التي صممها كل من السادة: ريكاردو بوفيل، معاذ الآلوسي، روبرت فنتبوري، دنيس سكوت براون، راسم بدران، محمد مكية وقحطان المدفعي، وهي المساريع التي عرضت على السيد الرئيس القائد صدام حسين في الندوة. بالاضافة الى تقديم الندوة للتقييم النقدي لهذه المساريع للناقد المعماري الفرنسي «برنار ويت Bernard HUET الذي كرمته الحكومة الفرنسية كأحسن ناقد معماري لعام ١٩٨٢ والذي كان ضمن المشاركين في الندوة.

هذا التقييم يعبر بالتأكيد عن رأي كاتبه ،
لكنه يبقى في اطار الاسس والمبادى
والتوجهات التي افسرزت هذا الحدث
التاريخي والفلسفي في الوقت الذي يخوض
فيه شعبنا باجمعه معركة الدفاع عن وجوده

## ملاحظات نقدية عن المشاريع المقدمة لأنشاء جامع الدولة الكبير

انشاء جامع الدولة الكبير في بغداد يرتبط بثلاث مسائل جوهرية هي :

- ١\_ الطبيعة الرمزية للنصب.
  - ٢\_ سمة الصرح الدينية .
- ٣\_ الصيغة الشكلية الاكثر ملاءمة .

## الطبيعة الرمزية للنصب:

بالامكان صياغة مسالة الطابع الرسزي لجامع الدولة بوضوح تام ، فهذا النصب

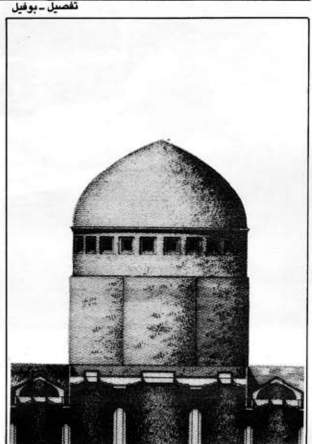
التقاليد ، كما يجب ان يرمز الى تطلع الشعب العراقي لمستقبل روحي وخلقي ، بالاضافة الى التقدم المادي فالنصب ينبغي ان يشيد في موقع مركزي للامة ، ليكون رمزاً للتعاضد والوعي الاجتماعي ولوحدة الامة .

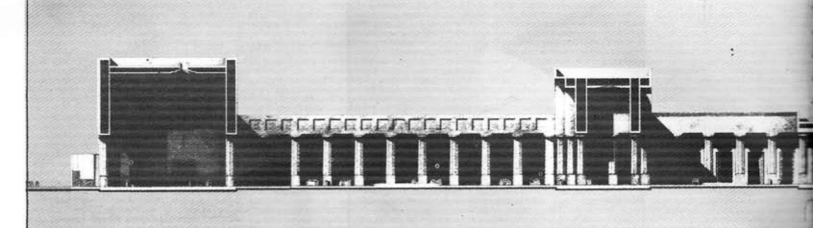
الاستثنائي بجب ان تمتد جذوره في

من ناحية اخرى ، ان فخامة التعبير عن هذه المنهجية تقدم عدة بدائل او خيارات قد تكون نتائجها متناقضة اصلاً . يمكن تحقيق الفخامة بدءاً ، من خلال موقع الجامع في المدينة والعلاقات التي تنشا بينه ويدين الصروح الاخرى فيها . فتفرد الموقع وعزلته وتوسطه تضفي الفخامة على الموضوع المعماري . كان مؤسسو المدن الرئيسة في التقاليد العربية ـ الاسلامية يعمدون الى بناء الجامع الكبير في المركز الهندسي للمدينة ، ومن ثم يعتمدون من هذا المركز مصوراً للتصميم الحضري ، ويمكن اعتبار بغداد للتصميم الحضري ، ويمكن اعتبار بغداد









المنصور النموذج الاصلي لهذا النوع من ستراتيجية التخطيط.

عزل الخلفاء العباسيون جامع الدولة عما يحيط به ، مما اضاف المزيد على مهابته ، في نفس الوقت لم يكن ذلك فصلاً للجامع عن المدينة نفسها ، بل بالعكس كان تأكيداً لتموضع المؤمنين ببعدٍ متساوٍ حول الرمز الاكثر اهمية فيها .

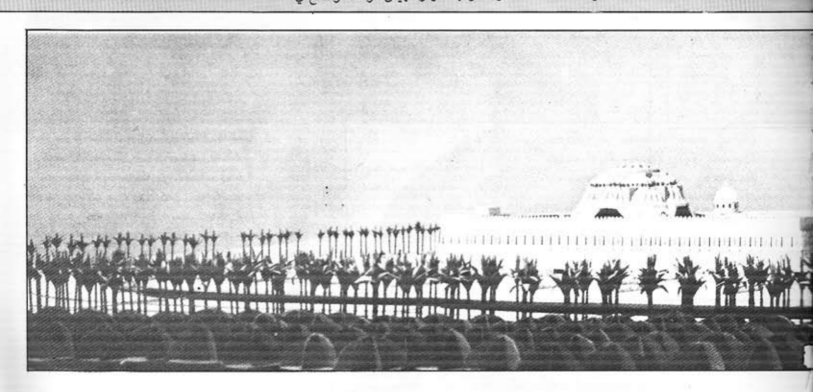
الموقع المختار لهذه المسابقة شاسع ، لكنه منعزل عن المدينة . ولتحاشي وضع جامع الدولة في قلب بغداد فبالامكان التصور بان هذا الموقع يمكن ان يدعم احد اهم مراكز تطوير مدينة بغداد الكبرى ، او ان يصبح الجامع نقطة البداية لاعادة التنظيم الجذري للاطراف الحضرية فيها . ان الموقع الحالي يعطي بالتأكيد فرصة اكبر لعرض النصب ، الا ان الطبيعة المركزية له وحتى توظيفه قد يواجهان بمعوق الابتعاد المكانى وانعزاله

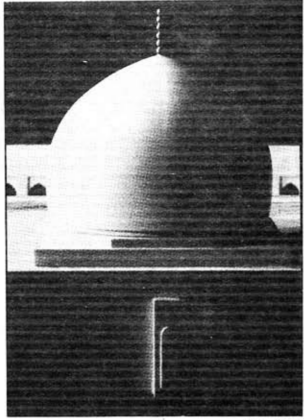
عن المناطق الاكثر نشاطاً في المدينة.

فيما يتعلق بميزة الفخامة الذاتية للبناء فهى تعتمد على تحقيق اهداف عدة يمكن الوصول اليها سواء لكل هدف على حدة او مجتمعة ، وصولًا لأقصى فخفخة .هذه السمة الاخيرة للاسراف في استضدام المؤثرات يتضمن على الدوام مخاطر كبرى ، قد تصل الى حد النقيض لفكرة الجامع في تراث الفكر الاسلامي التقليدي. يمكن تحقيق الفخامة عبر المقاس الضخم مثل الارتفاع، المسقفات ، حجم الصرح . وهذه هي الميزة الوحيدة لمشروع السيد مكية والى درجة اقل في مشاريع كل من السيدين فنتوري وبوفيل. كذلك يمكن تحقيق تأثير المباهات والفخفضة المظهرية بخلق منظومة ذات تكوين محوري تؤدي دور التناظر والتأثير المنظوري ولتعزيز التدرج البصري للمجوم وخضوعها لمركز مهيمن، وهذا واضع في

مشروعي السيدين بوفيل والمدفعي. الا أن صيغة استخدام الغرابة في ترتيب الامكنة نادراً مااستخدم في التقاليد العربية، وقد وقع بعض المتسابقين في خطأ التأثر بتاج محل ـ وهو ضريح وليس بجامع ـ بناه ملك يهدف الى تمجيد سلالته، وهذا ليس من الاسلام بشيء من ناحية الايمان.

مع هذا فالوصول الى الخصوصية في الفخامة قد يتحقق بتراكم التزيين والزخرفة الثرة التي تميل نحو اشباع سطحي للمكان ، ونجد شيوع استخدام هذه المؤثرات بشكل خاص في التقاليد العربية - الاسلامية في العراق نفسه (في كربلاء، الكوفة او بغداد) . والمدفعي على هذا التقليد بشكل واضح ، الا النها تتناسى ان العمارة العربية تحتفظ بهذا الغنى الزخر في للاماكن المسورة التي التشاهد الا لمحاً وعبر البوابات والامكنة



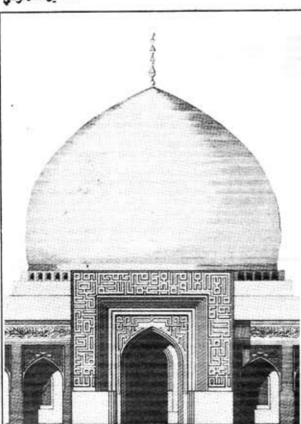


تفصيل ـ الألوسي

# الجهد الرئيسي للمعماريين ينبغي ان يكون منصباً على التعرف على العناصر الرئيسة للتراث، وبالاخص المفهوم الاسلامي العربي للمكان..

تفصيل ـ الألوسي

تصميم معاذ الألوسي



المسورة مثل المآذن والقباب.

أخيراً هناك وسيلة واحدة لتحقيق الفخامة شائعة كثيراً في تقاليد العمارة العربية دون الالتجاء الى المقاسات الضخمة والثراء الزخرفي الخارجي. وذلك باستخدام التعددية، تنوع المشاهد، استكشاف العظمة والكمال الهندسي للحجوم المختلفة، التوازن الدقيق للمواد في زخرفتها والوانها. فمشروع السيد بدران يتصف بسمة عدم المباهاة المذكورة، وتبرز هذه السمة بشكل اكثر وضوحاً في مشروع السيد الآلوسي.

#### سمة الصرح الدينية:

المسألة الثانية التي يطرحها انشاء جامع الدولة هي الاختيار بين البقاء ضمن حدود النمطية التي لم تتغير عبر القرون، او امكانية تجاوز هذه النمطية ..

نشأت نمطية الجامع ، وبشكل واضح ، في فترة مبكرة من تاريخ الإسلام . فشروط صلاة الفرد والجماعة تحددت بشكل صارم في النصوص الكريمة . وكانت على الارجح حاسمة في خلق العديد من السمات الاساسية لأنماط الجوامع الاولى .

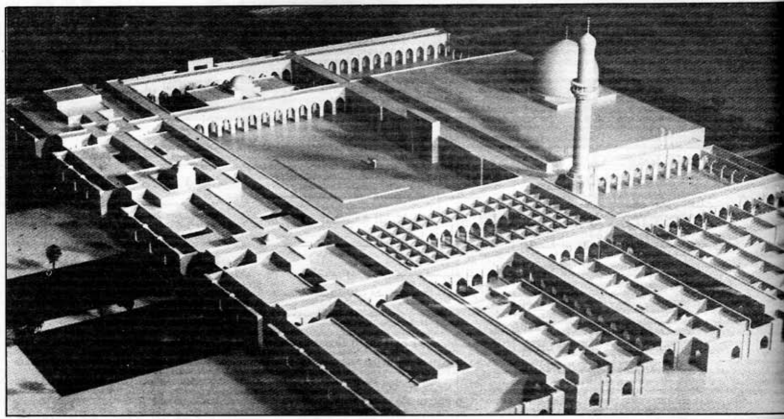
فالدعوة للصلاة ومراسم التطهر وتعريف المجالات ذات القدسية والتوجه نحو الكعبة ، وتراص صفوف المصلين بتواز لجدار القبلة وخلف الامام .. كل هـذه العناصر شكلت المحددات الهندسية ووضحت مضطط الجوامع الاولى . الا انها كانت غير كافية لتوضيح شكل او اهمية بعض الامكنة الضرورية (كالفناء مثلًا) ،كما انها لم تثبت وجود بعض العناصر الرمزية مثل القبة او المحراب او القوس. لذلك تطورت حول هذه المساحات والعناصر المعمارية التكوينات على العناصر الامكن ملاحظته في العناصر العمارية التكوينات على مختلف الثقافات الاسلامية عبر التاريخ .

ومع ذلك ، قد يتساءل البعض : هل بالامكان التجاوز لأبعد من ذلك ، والعمل على نهج العمارة الحديثة في فرض ارادتها وتجاوز النمط التقليدي وصولاً لأنماط مبتكرة ؟ الإجابة هي النفي بالتأكيد، لأن المهمة الاساسية للصرح الديني هي الديمومة والبقاء ولا يمكن «تحديث» لأنه خارج الزمن

المؤمنين في صلاة الجماعة ، متوجهين الى القبلة . احد المشاريع - مشروع السيد مكية - ذهب الى حد استخدام القبة لتحويل حائط القبلة الى مكان فسيح ، وهذا في الحقيقة تناقض لروحية نمطية الجامع .

الصدائة في رأبي تشمل العودة الى الجوانب الاساسيةللنمط الاولى لقاعة

فقد جعلها السيد مكية ساحة فخمة مفتوحة للرياح ، وعاملها السيد فنتوري بشكل قاعة عمومية مغطاة بقبة بينما اعطاها السيد المدفعي شكل حديقة تؤدي دوراً انتقالياً مابين قاعة الصلاة والابنية المجاورة، واخيراً حافظ السيد بدران بشكل اكثر براعة على السمات الهندسية للباحة الاانه اضعف من



والتاريخ. فنمطية الجامع هي اكبر بكثير من التصرف المكاني لان السمات الرمزية لمساحاته هي من متطلبات قيام المؤمن بأداء شعائره.

عظمت اغلب المشاريع المقدمة للمسابقة من حجم القبة كرمز للجنة وشد نفسه ، في حين انها لم تكن ابداً الفكرة الرئيسية المهيمنة في شكل الجامع (بخلاف بعض انواع الكنائس المسيحية) ، ذلك ان احدى الخواص الهندسية للقبة \_ قوتها المركزية \_ تناقض التصاف والتوازي الهندسي اللازم لتكاتف

الصلاة.

فيما يخص الباحة التي تسبق الرواق والتي تستخدم ايضاً للصلاة، يجب ان تتسم، كما هو معروف، بكونها مغلقة ومستقلة، محمية من الخارج، ومن الناحية الهندسية هي انعكاس لقاعة الصلاة المذكورة.

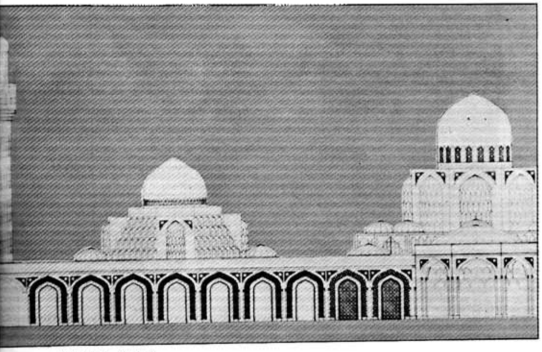
حورت فكرة الباحة بشكل جذري في العديد من المشاريع المقدمة، اما بسبب الرغبة في التحديث او سوء فهم للموضوع

استقلاليتها وانعزالها كساحة قائمة بذاتها، واعطاها وظيفة منطقة توزيع لملاحق الجامع .. فقط، بينما اعاد السيدان بوفيل والآلوسي للباحة سمتها الحقيقية كغرفة مفتوحة للسماء ومساحة تقود المؤمن الى الصلاة، وصممًاها لأداء الصلاة في نفس الوقت . وقد لوحظ ايضاً اختفاء او تصوير اماكن الوضوء التي تصاحب او تسبق الصحن وتصولت الى «مرافق صحيحة الصحن وتصولت الى «مرافق صحيحة حديثة» في جميع المشاريع عدا مشروع واحد (مشروع الآلوسي) ، الأمر الذي يعنى بان

تلك المشاريع انزلتها الى المستوى الصحي بكل بساطة او اهملتها كلياً . بعكس ذلك نجد ان العديد من المشاريع تضمنت احواضاً تزينية كرمز يجسد الماء ، دون الادراك بان فعل النظافة بالذات هـو الرمز الذي يمنح اكبرتأثير . وللمزيد من الاقناع بهذه المسألة ، يكفي القاء نظرة عـلى العديد من الامثلة الرائعـة لاماكن الوضـوء في الجوامـع على امتداد العالم الاسـلامي سواء في تـركيا ، الهند ، اليمن ، مصر أو المغرب:

اضافة لكل ماتقدم اود ان اثير مسالة نوقشت بشكل واسع، الا وهي موضوع المأذنة.

تقوم المأذنة طبعاً بدور الدعوة للصلاة ، وهي بارتفاعها الشاهق تمثل رمزاً . في المدن القديمة كات المآذن تهيمن على جميع الابنية الاخرى المحيطة بها وتبرز التدرج الهرمي للقيم التي قام عليها المجتمع الاسلامي. اما اليوم، فالحداثة الغربية بقيمها المادية المستندة على المال والاستهلاك، افرزت لنا هذه المدن ذات الابنية الشاهقة لاستخدام البيروقراطية ورجال الاعمال، وهدمت بالتالي المنظور البصري للقيم الروحية التى هيمنتُ في السابق على المدينة ، التساؤل الذي يفرض نفسه بالتالي هو هل يمكن ان يتعايش شكلان يرمزان الى قيم متناقضة كلياً في المدينة ؟ هل يمكننا بناء المأذنة اعلى من ابراج المكاتب؟ ام انه يتعين على السلطات السياسية ان تضع القواعد التى تحدد ارتفاع الابنية وبشكل يفرض بوضوح شعوراً بتدرج فضامة الابنية في المدينة حسب اهميتها، كما كانت: عليه الحال في المدن القديمة للعالم العربي -الاسلامى؟ هذا الحل الاخير هـو في رأينا الاشمـل والاصعب لكنـه، في ذات الوقت، الاكثر شجاعة ، ويمكن بالتالي لهيئات التخطيط الحضري في العراق ان تتبناه.



الواجهة -قحطان المدفعي

#### الصيغة الشكلية:

في الختام اود ان اوجه الاهتمام الى
 مسألة العودة للتراث، من خلال اختيار
 الاسلوب المعماري.

هذه المسألة ليست دينية فحسب ، حيث انها تغطي مجالًا ثقافياً شاملًا للمجتمعات العربية ـ الاسسلامية ، ولابد له من اثبات وجوده في مواجهة الامبريالية الثقافية للدول الصناعية . في هذا الصدد تشترك كل من الاشتراكية الشرقية والامبريالية الغربية في بعض الامور. فمثلًا العودة الى التراث واحياؤه مجدداً لاتعني القيام بلعب سطحي بالاساليب المتوارثة ، عباسية كانت هذه الموروثات او غيرها . وهذا امر أثر على العديد الموروث ليست مرف وضة اخلاقياً لذاتها الموروث ليست مرف وضة اخلاقياً لذاتها فحسب ، ولربما هي خطوة لايمكن الاستغناء عنها لتأكيد الاختلافات الظاهرة عن حداثة عنها لتأكيد الاختلافات الظاهرة عن حداثة البلدان المتقدمة ، او امكانية اعادة الاعتبار

للتراث الوطني في نظر بعض الفئات العربية ، الا ان هذه المحاولة قد تصبح عقيمة او حتى سلبية اذا ادت الى تمويه الواجهات التي تحدد الامكنة وهي بحد ذاتها منطق غريب عن الحضارة العربية لاسلامية مثلاً. عليه فالجهد الرئيس منصباً على التعرف على العناصر الرئيسة للراث وبالاخص المفهوم الاسلامي العربي للمكان، هذا المفهوم الذي يتميز بخصوصية، مددة، بالاضافة الى كونه نمطاً للانتاج وتأثيراته الاجتماعية والاقتصادية، من وجهة النظر هذه ، تربط المشاريع المقدمة ارتباطاً ضعيفاً مع المفهوم العربي للمكان.

المشروع الوحيد الذي تنعكس فيه الموضوعية هو مشروع السيد الآلوسي، باستخدامه تعددية وترتيب الامكنة ، وقبل كل شيء يقدم لنا السيدالآلوسي منهجاً يستغني فيه بسهولة عن الايحاءات الشكلية الثقيلة ويهدف في نهجه هذا للوصول الى الاساس في خلق التعبير المناسب لعصرنا.